Liturgische Inklusion — Das Querstandige und die gottesdienstliche Ordnung

Zu Norbert Ammermann, Gott und die Ratten. Ein Essay (iber das géttliche Unerwartete, Deutsches
Pfarrerblatt 12/2025, S. 673-676 *

In Auseinandersetzung mit der These, unsere Liturgien seien nur dem Schénen und Geordneten
verpflichtet und béten dadurch ansatzweise flir andere unschéne und ungeordnete Lebenserfahrungen
keinen Platz, wird herausgestellt, dass gerade im Rahmen von Gottesdienstordnungen die Teilnehmenden
sich geschilitzt 6ffnen kénnen, sofern diese Ordnungen und ihre Umsetzung sténdig auf Inklusivitéat
Uberpriift werden.

Die These

Norbert Ammermanns Artikel beruht auf einer steilen These: Es sei ,nicht nur ungeschriebenes Gesetz",
dass ,Gott und Ordnung, Gott und das Schone, das Korrekte, das Gerade ... zusammengehdren®. Das
bilde ,sich auch in unseren gottesdienstlichen Liturgien ab“ und blende mdglicherweise das Heilige aus
,<andere[n] Lebenserfahrungen aus®. Falls das so ware, wirde sich Liturgie selbst Uberflissig machen.
Denn im Gottesdienst geht es um die Begegnung zwischen Gott und den Menschen. Die kénnte dann
angesichts dieses qualitativen Unterschieds gar nicht stattfinden. Doch trifft die Kritik zu?

Ammermanns Ausgangspunkt ist eine spirituelle Erfahrung im hinduistischen Karni-Mata-Tempel, in dem
Tausende Ratten auf dem Hintergrund einer speziellen Reinkarnationsauffassung der Rajputen als heilig
angesehen und mit mitgebrachten Speisen versorgt werden '. Er beschreibt seine Erfahrung als
Umschlag vom Ekel zu der Einsicht, gerade hier an einem heiligen Ort zu sein: ,[W]as, wenn Gott nicht
nur dort wohnt, wo wir ihn sauber hingestellt haben? Was, wenn das Heilige nicht dort beginnt, wo der
Mensch desinfiziert hat, sondern genau dort, wo der Mensch sich abwendet?“ (673) Das lasst an die
berihmt gewordene Begegnung des Franz von Assisi mit dem Aussatzigen denken, die fir ihn zur
Schlusselerfahrung wurde, indem ihm Ekel und Bitterkeit in tiefe innere Sufe verwandelt wurde, als er
den Aussatzigen umarmte. Doch Ammermann gewinnt aus seiner spirituellen Erfahrung und der daraus
erwachsenen Konsequenzen flr sein Gottesverstandnis auch direkt ein Kriterium fiir die
Gottesdienstgestaltung.

Verdrangung des Querstiandigen?

Der evangelische Gottesdienst habe ,seine Ordnung. Seine Wiirde.“ Doch Zweifel, Klage, Wut, Schreie,
die Scherben eines zerbrochenen Lebens missten weitgehend draulen bleiben, da ihnen nur ein sehr
eng umgrenzter Platz zugewiesen werde: das Kyrie. Doch das greift zu kurz: Psalmen sind oft
Klagepsalmen. Nicht wenige Lieder thematisieren auch die von ihm benannten Dimensionen. Sodann
gibt es Momente der Stille, in der all das auch seinen Platz haben kann, etwa vor Beginn des
Gottesdienstes oder beim angekindigten Stillen Gebet. Auch regen Gebetsformulierungen, Lesungen,
die Predigt die Zuhorenden zu personliche Gedanken und Empfindungen an. Und nicht zuletzt gibt es im
Rahmen des Abendmahls Raum, das Ungeordnete und Unschéne vor Gott zu bringen. Diese ganz
intimen und nicht mitgeteilten Dinge gehéren auch zum Gottesdienst! 2.

Naturlich beschreibt das ein Ideal, das in der Praxis oft nicht eingeldst wird. ,Unschdnes” wird nicht
selten aus Psalmen und Lesungen herausgekirzt oder gar ganze Texte nicht in die Perikopenordnung
aufgenommen. Predigten laden des Ofteren nicht wirklich zu einer guten Selbstbetrachtung ein. — Und
auch das zu Ammermanns zweiter monierten Leerstelle: dem ,Karnevalistischen® gehérende Lachen
bekommt eher kaum einen Platz. Vielleicht waren hier anglikanische Predigten eine gute Anregung, in
die allermeist ein Witz eingebaut ist. Die vorgetragene Kiritik trifft hier also tatsachlich einen wunden
Punkt in der Gottesdienstrealitat und sollte immer im Hinterkopf behalten werden.

Experimentierraum versus normierende Ordnung?

Allerdings reicht diese Kritik bis tief ins Grundsatzliche von Gottesdienstgestaltung hinein. Ammermann
fordert ,eine andere Liturgie® (674), eine ,Liturgie der Unterbrechung ... als Experimentierraum ... Nur
eine Einladung: Bring das mit, was du sonst verstecken musst, Gott halt das aus.“ Gelegentlich sollten
.Ekel, Zweifel, Wut, Scham ... zum Bestandteil des Gottesdienstes [werden]* (675). Immer wieder spricht
er von der Gottesdienstordnung kategorial von ,unserer Ordnung®, wohingegen nach Paulus Gottes
Kraft in den Schwachen machtig sei (674).



Hier scheint ein elementares Missverstandnis vorzuliegen, das einige Folgen nach sich zieht.

Die Ordnung der Liturgie ist nicht als ,unsere Ordnung® gedacht, sondern gemaR den zitierten Paulus-
Worten als Darstellung der Kraft Gottes, die in uns, die wir unsere Schwache zeigen durfen, machtig
werden will. Dass der Gottesdienst geordnet vonstatten geht, ermdglicht gerade, dass die
Teilnehmenden ihre ganz subjektive Befindlichkeit nicht ,drauen® lassen mussen, aber auch nicht
gezwungen werden, die ebenso subjektiven Befindlichkeiten aller anderen mitverarbeiten zu missen.
Gottesdienst ist keine Selbsthilfegruppe. Die liturgische Ordnung erméglicht die Inklusivitat des
Gottesdienstes. Daraufhin muss sie ausgestaltet sein. Umsicht ist deshalb u.a. beim Gebrauch der 1.
Person Plural geboten, etwa in dem Satz ,Wir wollen beten.” — Wollen ,wir“ das? Auch der Indikativ ,Wir
beten® ist eine Behauptung. Am angemessensten ist immer noch das alte ,Lasst uns beten®.

,Bring das mit, was du sonst verstecken musst. Gott halt das aus.“ Ja, das muss erkennbar werden,
dass ich mit allem, was und wie ich bin, da sein kann. Denn Gott halt das natirlich aus. WIR wiirden es
aber nicht aushalten, mit allem, was innerhalb der Gottesdienstgemeinde vor Gott still ausgebreitet wird,
offentlich konfrontiert zu werden. So etwas gehdrt in den seelsorglichen, nicht in den liturgischen
Bereich. Dass wir dagegen von Gott mehr als nur ,ausgehalten“ werden, auf diesem Boden steht jede
christliche Liturgie, die ihren Namen verdient. Wo das fraglich erscheint, hilft alles Experimentieren
nichts.

Kasualliturgien und das Leben

Ammermann setzt sich speziell auch mit den Ordnungen von Taufe, Trauung und Bestattung
auseinander (674: ,Heilige Kasualien — und das Leben drauf3en vor der Tur"). Er bemangelt, an diesen
.Berihrungspunkte[n] zwischen Kirche und Leben ..., wo es am dreckigsten, chaotischsten,
ambivalentesten ware®, werde ,besonders glattgezogen®. ,Ein Kind wird getauft, obwohl niemand an das
glaubt, was gesagt wird. Zwei Menschen stehen vor dem Altar, obwohl ihre Beziehung langst brockelt.
Ein Mensch wird beerdigt, Gber den niemand wirklich trauert — oder Gber den man mehr sagen musste,
als ein Psalm erlaubt.” Als Sonderfall ist dabei freilich die Taufe zu betrachten, die nicht nur Kasualie,
sondern Sakrament ist, was hier nicht weiter ausgefuhrt werden kann. Ganz allgemein aber ist meines
Erachtens darauf zu achten, dass eine Kasualliturgie erlebbar macht, dass sie einen fehlbaren
Menschen vor seinen Schoépfer, Erloser und Vollender stellt. Ja, sie muss ,Raum schaffen fir das
Unaufgerdumte.“ Das kann beispielsweise in der Aussegnung zum Ausdruck kommen, wenn etwa
gesagt wird: ,Was wir ihr / ihm schuldig geblieben sind, ... Wo sie / er an anderen schuldig gewordenen
ist, ...“ Doch gegenuliber der Forderung, die Anwesenden missten mit ihren Geschichten,
Unterbrechungen zur Sprache kommen, habe ich gerade bei Kasualien Bedenken. Wenn bei einer
Bestattung An- oder Zugehorige sprechen, kommen da nicht vielleicht sogar mehr Lobhudeleien heraus
als bei der Pfarrperson (sofern sie Uberhaupt in ihrer Trauersituation fahig sind vor anderen zu
sprechen)? Kasualliturgie soll den Menschen-im-Ubergang in die Gottoffenheit stellen. Da beginnt das
Heilige. Die Liturgie muss jedem Versuch wehren, ihn in menschlichen Deutungen (deren sind viele und
oft sehr widerspriichliche) einzuschlieBen 3. Ein Beispiel aus einem Taufgottesdienst: Einzelne sollten
ihre Winsche fir den mannliche neugetauften Saugling aussprechen. Einer der genannten Wiinsche
koénnte unter Umstanden (sexuelle Orientierung) zur Verwlinschung werden: ,Er soll die Frau fiirs Leben
finden.*

Der nicht in unsere Ordnung passende Gott

Im letzten Abschnitt ,Vertiefungen® kommt Ammermann auf die dunkle Seite Gottes zu sprechen, auf
den Gott anklagenden Hiob und auf ,die Mystiker®. ,Theologen und Philosophen der dunklen Seite
Gottes zeigen, dass Gott nur dann ernstgenommen wird, wenn man auch seine Zumutungen annimmt.®
(675) Die Frage nach Gottes dunkler Seite ist freilich in der Theologie grundsatzlich schwierig zu
erortern und sehr umstritten. Wenn sie im hier diskutierten Zusammenhang gestellt wird, ist es seltsam,
dass mit Martin Luther der evangelisch naheliegendste Mystiker keine Erwahnung findet 4. Er sieht Gott
Uberall gegenwartig und wirksam, auch ,im Darm eines Mistkafers oder gar in der Kloake [...] nicht
weniger als im Himmel“ 5 — auch in den Ratten von Karni Mata. Die ganze Schopfung redet von Gott.
Der Mensch hort es aber nur, wenn ihm die Ohren gedffnet werden 6. Luther hat auch bekanntlich
extrem mit Gott gerungen, auch nach seiner reformatorischen Entdeckung, etwa im taglichen
Psalmgebet, hat die Anfechtung gar zu dem entscheidenden Lackmus fiir echten Glauben erklart und
empfohlen, der dunklen Seite Gottes Gottes eigene VerheiRungen entgegenzuhalten und so in der
Anfechtung vor Gott zu Gott zu flichten, ndmlich zu dem im Evangelium offenbaren Gott.



Doch die Frage nach dem ,verborgenen Gott" (deus absconditus), wie Luther ihn nennt, braucht nicht
einmal unbedingt mit hineingenommen zu werden, wenn es um das Verhaltnis ,des Heiligen“ zu den
Abgrunden in den Menschen, in den von ihnen geschaffenen Strukturen und in der Schopfung geht. Die
von Luther besonders betonte Dialektik von Gesetz und Evangelium und sein ,extra me“ gehéren fur ihn
zum offenbaren, aber auch nicht glatten, ,handhabbaren® Gott: ,Er reiet durch die Holl, ich bin stets
sein Gesell."’

Ammermann ist insofern Recht zu geben, als faktisch oft ausschlielilich ein ,lieber Gott“ im Blickfeld ist,
der letztlich zum harmlosen Wesen mutiert und mit den Abgriinden in unserem Leben wenig zu tun hat.
Nein, die Dunkelheit, das Ungeordnete und Unschdne in Menschen und Machten darf nicht qua
Gottesdienstordnung eliminiert werden. Im Gottesdienst ist es langst da, sobald ich da bin. Und was ich
als Gottes Zumutungen erlebe, darf nicht etwa in ein zu eng formuliertes Kyrie oder Confiteor
eingesperrt werden. Wenn ich im Gottesdienst Gottes Stimme hoére, dann immer als brennender
Dornbusch, dem zugesagt wird, dass er nicht verbrennen wird. Genau dort ist heiliger Boden. Wo es bei
mir im Einzelnen brennt, muss dafiir aber keinesfalls ,zum Bestandteil des Gottesdienstes werden®,
wenn damit das gemeint ist, was fir alle hérbar wird.

Narrenfreiheit

In diesem Zusammenhang noch eine Bemerkung zu Ammermanns Forderung nach einer
.karnevalistischen Kultur® im Gottesdienst, ,wo Masken getragen werden, wo Kénige zu Narren und
Narren zu Kénigen werden® (673f). Was hier angemahnt wird, ist doch nichts anderes als die liturgisch-
darstellende Umsetzung des ,sacrum commercium* als der Mitte des Glaubens, das Luther den
,frohlichen Wechsel“ nennt und aus dem die ,Freiheit eines Christenmenschen® entsteht. Praktisch kann
sich dieser Ort der Narrenfreiheit etwa darin zeigen, dass ich ein Uberschwanglich Gott lobpreisendes
Lied mitsinge oder das Glaubensbekenntnis mitspreche, obwohl meine aktuelle Verfasstheit vollig
dagegen spricht. Ich ,leihe mir das, was Mutter und Vater im Glauben vorgesprochen und viele
Generationen nachgesungen haben (Fulbert Steffensky). Ich schlipfe gleichsam in Ihre ,Masken®.

Fazit

Es ist problematisch, aus spirituellen Erfahrungen, aber auch aus der Gotteslehre heraus ohne
liturgietheologischen Zwischenschritt direkte Folgerungen fur den Gottesdienst abzuleiten. Insbesondere
sollte nicht infrage gestellt werden, dass ,unsere Liturgien“ ihre Ordnung haben und wir ihr folgen. Wenn
das in Achtsamkeit und Verantwortung vor den erwarteten (und unerwarteten!) Teilnehmenden
geschieht, dann verhindern sie nicht, sondern erméglichen sogar die Inklusivitat unserer Gottesdienste.
Der online-Kommentar von Helmut Schitz zu Ammermanns Artikel weist hierzu die Richtung: ,In der
Psychiatrie lernte ich, Gebete und Predigten in der Weise inklusiv zu formulieren, dass der trockene
Alkoholiker oder die Frau, die sexuelle Gewalt erfahren hatte, sich mdglichst weder als Aul3enseiter
outen musste noch das Geflhl hatte, in eine solche Gemeinschaft nicht hineinzugehéren.*

Spontane AuBerungen aus der Gottesdienstgemeinde kénnen bereichernd sein und die anwesende
Vielfalt hérbar machen. Dabei sollte aber beachtet werden, dass die leitenden Liturg*innen dem
inkludierenden Charakter der Liturgie verpflichtet sein mussen, die einzelnen Teilnehmenden aber
gerade nicht. Sie sollen ganz sie selbst sein und werden kénnen vor Gott in der Gemeinschaft der
Verschiedenen. Hier findet der von Norbert Ammermann geforderte liturgische ,Experimentierraum®
seine Grenze.

Wenn es darum geht, der Vielfalt der Gottesdienstteilnehmenden gerecht zu werden, besteht aus meiner
Sicht die grote Gefahr darin, einfach stillschweigend vorauszusetzen, der eigene Gottesdienst (so wie
die eigene Gemeinde) sei doch immer schon ,offen fir alle®. Fir alle offen zu sein ist ohnehin illusorisch.
Um es aber im realistischen Umfang vor Ort sein und bleiben zu kénnen, muss standig nachreflektiert
und -gesteuert werden. Da gilt es — auch Uber die explizite Gottesdienstordnung hinaus — vieles zu
bedenken, das verhindern konnte, dass Menschen sich in die Gottesdienstgemeinschaft eingeladen
fihlen und dazu, sich mit allem, was sie sind und haben, vor Gott zu 6ffnen, auch mit ihren ,Ratten®-
Seiten.

Anmerkungen (alle Links abgerufen am 5.1.2026):
* https.//www.pfarrerverband.de/pfarrerblatt/aktuelle-beitraege?



tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Baction%5D=show&tx_pvpfarrerblatt pi1%5Bcontroller%5D=Item&tx_pvpfarrerb
latt_pi1%5Bitemld%5D=6096&cHash=e8f89caf607ed671663e10a3db295b61

1 https://de.wikipedia.org/wiki/Karni-Mata-Tempel

2 Allerdings auch die innere Abwehr und der Arger (iber Inhalte oder Verhaltensweisen der Liturg*innen
oder der Teilnehmenden.

3 zur Bestattung vgl. Klaus Hagele, Vom Sinn der christlichen Bestattung,
https://klaushaegele.de/00_BilderUndDateien/07 _TexteVeroeffentlichungen/Kurztexte/
SinnDerChristlichenBestattung 2012.pdf

4 vgl. Klaus Héagele, Luther strikt mystisch verstehen, Deutsches Pfarrerblatt 10 / 2013, 586ff,
https://www.pfarrerverband.de/pfarrerblatt/archiv?
tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Baction%5D=show&tx_pvpfarrerblatt pi1%5Bcontroller%5D=Item&tx_pvpfarrerb
latt_pi1%5Bitemld%5D=3467&cHash=9f55cea4755e94790d6ef57da85009c2

5 WA 18,621,16-18 (De servo arbitrio); zitiert von Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie. Eine
Vergegenwértigung, Tibingen 2003, S. 96

6 Oswald Bayer, a.a.O., S. 98
7 Evangelisches Gesangbuch Nr. 112,6

Klaus Hégele 2026



